
Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество»     № 3 (11), 2025 
 

 
Санкт-Петербургский государственный экономический университет        64 

Научная статья 
УДК 1(091) 
 

«ПРЕДРОМАНТИЗМ» ТВОРЧЕСТВА Д. В. ВЕНЕВИТИНОВА 
 
Валентина Михайловна Мапельман 
Московский городской педагогический университет, Москва, Россия 
ORCID: 0000-0002-8300-2065, mapelman@mail.ru 
 

Аннотация. В материале рассматривается философское творчество Дмитрия Владимировича 
Веневитинова как одного из неординарных представителей начального этапа развития романтиче-
ского движения в русской философии. Отмечается, что, несмотря на его чрезвычайно короткий жиз-
ненный путь, идеи Веневитинова оказались довольно зрелыми, продемонстрировав не просто усвое-
ние авторитетных европейских предромантических веяний, но и повлияв на формирование своеобраз-
ных особенностей русского романтизма, стремящегося освободиться от академичного классицизма. 
Выделяются особенности русского романтизма: авторские взгляды на мироустройство; пессимисти-
ческое отношение к историческому прошлому; особое внимание к древнерусским традициям и фоль-
клору; повышенный интерес к миру духовному; ориентация на абсолютные идеалы; сосредоточение 
на духовной внутренней жизни человека. Уделяется внимание философским проявлениям предроман-
тизма в творчестве Веневитинова, связанным с всеобщими, вечными вопросами (жизнь и смерть, при-
рода, творчество, любовь), предлагается плодотворный путь их решения. Им является взаимопроник-
новение друг в друга философии и творчества (как видов самопознания), а главным средством его 
реализации должно стать искусство (прежде всего – литература, а в ней – поэзия). Именно у поэта 
особая миссия в этом мире – он его созидатель, так как способен чувствовать всеобщую гармонию и 
выразить её, придав ей форму. 

Ключевые слова: классицизм, сентиментализм, романтизм, предромантизм, русская филосо-
фия, русский предромантизм, творчество, эстетические ценности. 
 
Original article 
 

«PREDROMANTISM» IN THE WORKS OF D. V. VENEVITINOV 
 
Valentina M. Mapelman 
Moscow City University, Moscow, Russia 
ORCID: 0000-0002-8300-2065, e-mail: mapelman@mail.ru 
 

Abstract. The article examines the philosophical work of Dmitry Vladimirovich Venevitinov as one 
of the extraordinary representatives of the initial stage of the development of the romantic movement in Rus-
sian philosophy. It is noted that, despite his extremely short life, Venevitinov's ideas turned out to be quite 
mature, demonstrating not only the assimilation of authoritative European pre-romantic trends, but also influ-
encing the formation of the unique features of Russian romanticism, which sought to free itself from academic 
classicism. The following features of Russian romanticism are highlighted: the author's views on the world 
order; a pessimistic attitude towards the historical past; special attention to ancient Russian traditions and 
folklore; increased interest in the spiritual world; focus on absolute ideals; focus on the spiritual inner life of 
man. Attention is paid to the philosophical manifestations of pre-romanticism in Venevitinov's work, related 
to universal, eternal questions (life and death, nature, creativity, love), and a fruitful way to solve them is 
proposed. It is the interpenetration of philosophy and creativity (as types of self-knowledge), and the main 
means of its implementation should be art (primarily literature, and in it poetry). It is the poet who has a special 
mission in this world - he is its creator, since he is able to feel universal harmony and express it, giving it 
form. 

Keywords: classicism, sentimentalism, romanticism, predromanticism, Russian philosophy, Russian 
predromanticism, creativity, aesthetic values. 



Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество»     № 3 (11), 2025 
 

 
Санкт-Петербургский государственный экономический университет        65 

 
Он дышит жаром красоты, 

В нём ум и сердце согласились,  
И мысли полные носились 
На легких крылиях мечты, 

Как знал он жизнь, как мало жил! 
Д. В. Веневитинов [Веневитинов, 1934: 122]  

 
Слова, вынесенные в эпиграф и написанные Дмитрием Владимировичем Веневитиновым в по-

следний год его чрезвычайно короткой жизни (1805-1827), выглядят как глубоко личные и пророче-
ские. Однако имя его не забыто, а отзвуки размышлений и высказанных им идей можно встретить в 
трудах его единомышленников и критиков как прошлых эпох, так и наших дней. Веневитинов оказался 
одним из самых первых (одним из самых чутких), кто уловил приближение активно наступающих 
принципиальных изменений в духовной жизни современного ему общества.  

Введение и постановка проблемы. Великая французская революция 1789–1799 годов не про-
сто спровоцировала социально-экономические и политические радикальные изменения в жизни боль-
шинства европейских государств, она продемонстрировала исчерпанность господствовавшего до сих 
пор абсолютизма. Питающийся им классицизм, весь пропитанный поклонением разуму, утрачивал 
свою актуальность. Его всё бóльшая оторванность от наступающих жизненных реалий требовала пе-
реоценки ценностей, спровоцировавшей обновление, прежде всего, эстетических идеалов.  

Важно заметить, что теоретическое (научное), в том числе и философское, осмысление обнов-
ленческих процессов в обществе, как правило, не может осуществляться в ходе их непосредственного 
протекания, а вот художественно-образное мировоззрение с этой задачей справиться способно. По-
пытка освободиться от консервативного, академичного классицизма стимулировала появление сенти-
ментализма, заменив концентрацию внимания на разуме концентрацией внимания на чувствах и эмо-
циях, а категоричность художественных идеалов на признание оправданной разнонаправленности 
оценок и ориентиров. Сентиментализм питался философией сенсуализма и, хотя он пытался сосредо-
точить свой интерес на переживаниях обычных людей, но довольно быстро характерное для него ху-
дожественное творчество перенасытилось искусственностью и манерностью. 

При этом и уходящий классицизм, и завоёвывающий авторитет сентиментализм своими ориен-
тирами, принципами, признанными успехами и откровенными уязвимостями способствовали появле-
нию ещё одного нового идейного и художественного течения, более приспособленного к отражению 
динамично обновляющейся действительности ‒ романтизма. 

Романтизм связывал свои надежды с энергично развивающимися буржуазными отношениями 
и характерным для них принципом индивидуализма (автономией отдельной личности, абсолютностью 
её интересов и прав). Реализующие его художники сосредоточились на создании образов отдельных 
незаурядных индивидуальностей, на их стремлении к свободе и борьбе против общепринятых, но ис-
черпавших себя норм и традиций. Романтики, отторгая несовершенства существующего мира и ори-
ентируясь на идеальные, всеблагие образцы будущего, творили героев полных страстей, выступающих 
не только против пороков общества, но и против предначертаний судьбы. 

Однако само формирование подобных идей и поиск новых образов требовали времени и потому 
становлению романтизма, как художественно-философского явления, предшествовал период предро-
мантизма. В Европе он реализовался немного раньше, чем в России, но везде выпал на последнюю 
треть XVIII ‒ начало XIX века. Кроме того, это общеевропейское направление вызревало, опираясь 
ещё и на популярные идеи сторонников Просвещения (Ж.-Ж. Руссо, И. Г. Гердера, Г. В. Лессинга), 
среди которых было немало русских мыслителей (С. Е. Десницкий, Я. П. Козельский, П. Я. Чаадаев). 
Именно русскими просветителями наиболее серьёзно разрабатывались взгляды на человека, как на 
«естественное существо», реализующее себя не только в мире национальных традиций, оценок и цен-
ностей, но и в историческом процессе (А. Н. Радищев, Г. Р. Державин, Н. М. Карамзин, К. Н. Батюш-
ков).  

Материалы исследования. Носители идей предромантизма в русской культуре обеспечили 
своеобразный переход от просвещенческих взглядов к взглядам романтическим. Произошло это, 



Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество»     № 3 (11), 2025 
 

 
Санкт-Петербургский государственный экономический университет        66 

прежде всего, в области духовно-эстетической (в литературе, поэзии, живописи), распространившись 
в дальнейшем на историю, философию и даже экономику. 

В итоге русский предромантизм стали отличать:  
- авторские взгляды на мироустройство, для которых нередко было свойственно определенное 

безразличие к научным сведениям о его закономерностях и глубокое сомнение в возможности его по-
знать;  

- пессимистическое отношение к историческому прошлому;  
- особое внимание к древнерусским традициям и фольклору как проявлению народности (оно 

особенно усилилось после победы России в Отечественной войне 1812 года);  
- повышенный интерес к миру духовному, сверхъестественному, невидимому; 
- ориентация на абсолютные идеалы и образцы, всеблагие принципы.  
В это время в художественном творчестве широко распространяется использование символиче-

ских образов, метафор, иносказаний.  Сосредоточением внимания художников становится духовная 
внутренняя жизни человека, представляющего собой ищущий смысл своего существования «художе-
ственный организм». Гармоничная целостность предромантической личности находит свое воплоще-
ние в страдающем одиночке, в то время как будущий романтический герой предстанет противоречи-
вым бунтарем, восставшим против существующих порядков. 

Среди первых представителей русского предромантизма надо назвать, прежде всего, поэтов А. 
Ф. Мерзлякова и В. А. Жуковского, творчество которых даст начало элегическому течению роман-
тизма. А вот философская его ориентация оказалась связанной в основном с «архивными юношами» 
(так назвал своих сверстников, служивших в начале 1820-х годов в Коллегии иностранных дел, С. А. 
Соболевский). Василий Васильевич Зеньковский посвящает их творчеству в своём труде по истории 
русской философии отдельную главу [Зеньковский, 1991: 143-184]. Это были «…преимущественно те 
молодые люди, которые познакомились друг с другом и стали близкими друзьями на службе в Архиве 
Министерства Иностранных Дел в Москве (отсюда их название «Архивные юноши»). Это были ещё 
очень молодые люди (Одоевскому было 20 лет, Веневитинову 18 лет, И. В. Киреевскому 17 лет); все 
они получили дома тщательное образование, почти все были людьми выдающихся дарований. Когда 
они все подружились между собой, они сразу сошлись на интересе к философии» [Зеньковский, 1991: 
145]. Они были увлечены самыми прогрессивными на то время её проявлениям в трудах немецких 
мыслителей И. Канта, И. Г. Фихте и особенно в философии культуры Ф. В. Й. Шеллинга. 

Московский архив Коллегии иностранных дел представлял собой в эти годы учреждение, обес-
печивающее необременительной, но престижной службой молодых дворян (нередко аристократов) из 
благородных и богатых семей, гарантируя им в будущем завидную карьеру. Это были хорошо образо-
ванные (в том числе и выпускники Московского университета), знавшие несколько языков, начитан-
ные культурные молодые люди. Недолгое служебное время и внеслужебное времяпрепровождение 
они проводили в общении и беседах, в ходе которых сформировалось «два кружка – первый, чисто 
литературный, под руководством… С. Е. Раича, и второй – специально философский, принявший 
название «Общества любомудров» (т. е. философов)» [Зеньковский, 1991: 144-145]. 

Члены общества (фактически первого философского объединения/кружка в России), дистанци-
руясь от просветителей («французских говорунов XVIII века»), старались продвинуть прогрессивные 
идеи немецких философов наиболее доходчивым, по их мнению, путем гармоничного сочетания фи-
лософии и искусства. И хотя они собирались тайно и свое членство в обществе любомудров открыто 
не афишировали, но свои принципы и идеи распространяли довольно энергично, облекая их в поэти-
ческую форму, отражая в статьях и заметках. «Архивные юноши» печатались во многих литературных 
журналах и даже попытались реализовать собственный литературно-философский проект (в 1824-
1825 годах вышло четыре выпуска альманаха «Мнемозина»). Общество любомудров стремилось по-
знакомить своих сверстников и современников с лучшими достижениями европейской философии и 
прежде всего с философской эстетикой Шеллинга. 

Однако после событий 1825 года общество благоразумно самораспустилось, уничтожив все до-
кументы, но память о нём и его деятельности оказалась довольно прочной. Фактически любомудры 
стали первым философским объединением в нашей стране. Именно в рамках этого объединения стал 



Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество»     № 3 (11), 2025 
 

 
Санкт-Петербургский государственный экономический университет        67 

серьезно рассматриваться вопрос об особенностях русской культуры и её месте в культуре европей-
ской. Любомудры стали предвестниками таких идейных направлений будущего как «западники» и 
«славянофилы». 

Руководителями общества любомудров были князь Владимир Федорович Одоевский и Дмит-
рий Владимирович Веневитинов, но лидерство по общему признанию все-таки принадлежало Веневи-
тинову. Его одаренность была очевидна и бесспорна для всех, а талантливость была столь разносто-
ронней, что вызывала у окружающих не зависть, а уважение.  

Дмитрий Владимирович Веневитинов, несмотря на молодой возраст, но благодаря своему твор-
честву и своей общественной деятельности сумел стать заметной и авторитетной фигурой в культур-
ной жизни не только Москвы. Увлеченный философией, Веневитинов считал, что она «есть наука, ибо 
она есть познание самого познания, и потому имеет и форму, и предмет…, все науки сводятся на фи-
лософию и из ней обратно выводятся… Она всегда почиталась наукою важнейшею, наукою наук, и 
несмотря на то, что обыкновенно была достоянием небольшого числа избранных, всегда имела реши-
тельное влияние на целые народы» [Веневитинов, 1934: 254]. Главными проблемами философии, по 
его мнению, являются всеобщие и вечные вопросы – жизнь, смерть, природа, творчество, любовь – 
что не просто роднит её с искусством, но порождает их неразрывный тандем. Веневитинова интересует 
чистая философия. Подобная позиция разводит его с теми активными участниками кружка любомуд-
ров, идейные ориентиры которых были сосредоточены на социально-политических вопросах (В. Ф. 
Одоевский, В. К. Кюхельбекер). 

Плодотворное взаимопроникновение друг в друга философии и искусства Веневитинов реали-
зовывал в своём поэтическом творчестве, которое, несомненно, является вариантом русской философ-
ской поэзии. В последствии этот эффект продемонстрирует русская художественная литература и жи-
вопись. Веневитинов, признавая успехи и достижения в науках и в философии разных народов, жив-
ших в разные эпохи, считает неизбежным формирование и русской самобытной философской тради-
ции. «Философия и применение оной ко всем эпохам наук и искусств ‒ вот предметы, заслуживающие 
особенное наше внимание, предметы, тем более необходимые для России, что она еще нуждается в 
твердом основании изящных наук, и найдет сие основание, сей залог своей самобытности и след-
ственно своей нравственной свободы в литературе, в одной философии, которая заставит ее развить 
свои силы и образовать систему мышления» [Веневитинов, 1934: 220]. Теоретической основой этой 
созидательной творческой деятельности должна стать, прежде всего, такая философская наука как эс-
тетика. Художественную интуицию, играющую принципиальную роль в скульптуре, живописи и му-
зыке, Веневитинов считал основным источником идей, получающих своё самое полное и наивысшее 
воплощение в поэзии: «Её изображал и мрамор, и холст на земле; её прославляли лиры песнопевцев; 
но она останется недосягаемою для чувств смертного; наша мать ‒ поэзия; вечность ‒ её слава; все-
ленная ‒ её изображение» [Веневитинов, 1934: 130]. 

Однако до достижения этой стадии каждый отдельный человек проходит, как и проходило всё 
человечество в своей истории, определённые этапы. Вот как Веневитинов описывает это в своём не-
большом прозаическом произведении «Анаксагор. Беседа Платона»: «Всякий человек рождён счаст-
ливым, но, чтобы познать свое счастье, душа его осуждена к борению с противоречиями мира. Взгляни 
на младенца — душа его в совершенном согласии с природою; но он не улыбается природе, ибо ему 
недостает ещё одного чувства ‒ совершенного самопознания… Взгляни, наконец, на старца; он, ка-
жется, вдохновенным взором окидывает минувшее поприще, и видит, что все бури мира для него 
утихли, что путь трудов привел его к желанной цели ‒ к независимости и самодовольству. Вот жизнь 
человека! она снова возвращается к своему началу… 

Рассмотрим теперь ход человечества… Царем природы может назваться только тот, кто поко-
рил природу; и следственно, чтоб познать свою силу, человек принуждён испытать её в противоречиях 
‒ оттуда раскол между мыслию и чувством… Когда вдохновенный художник, победив все трудности 
своего искусства, передал мысль свою бесчувственному мрамору, тогда только истинное спокойствие 
водворяется в душу его ‒ он познал свою силу и наслаждается в мире, ему уже знакомом… Жить ‒ не 
что иное как творить будущее ‒ наш идеал. Но будущее есть произведение настоящего, то есть нашей 
собственной мысли» [Веневитинов, 1934: 135-136]. 



Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество»     № 3 (11), 2025 
 

 
Санкт-Петербургский государственный экономический университет        68 

Что же собой представляет творчество, по мнению Дмитрия Владимировича Веневитинова? Это 
не просто процесс познания природы в сочетании с самопознанием, а наивысшая наисовершенная их 
стадия, ибо тогда происходит примирение всех противоречий природного мира и человеческой души. 
Главным средством реализации этого процесса является искусство. Прежде всего – литература, а в ней 
– поэзия. 

Именно поэтому у поэта особая миссия в этом мире – он не просто автор произведений, он 
творец мира, так как он чувствует его гармонию и способен её выразить в виде идей, придав им форму. 
Веневитинов был уверен в том, что подлинный поэт не может ни быть мыслителем («поэзия неразлуч-
ная с философией»). 

Нам кажется, что он был бы категорически не согласным с довольно распространенным сегодня 
мнением о том, что «внутренняя свобода» представляет собой исключительно психическое состояние. 
Уже в начале XIX века Веневитинов защищал идеи о способности человека иметь собственное мнение, 
понимать свои склонности и стремиться их реализовать, что отчётливее всего может быть представ-
лено философской эстетикой.    

Блажен, кому судьба вложила  
В уста высокий дар речей,  
Кому она сердца людей  
Волшебной силой покорила;  
Как Прометей, похитил он  
Творящий луч, небесный пламень,  
И вкруг себя, как Пигмальон,  
Одушевляет хладный камень, 
………………………………… 
Но если в душу вложена 
Хоть искра страсти благородной, ‒ 
Поверь, не даром в ней она… [Веневитинов, 1934: 118]. 
История человечества у Веневитинова ‒ это история творчества. Он выделял на этом пути три 

основные творческие эпохи, согласовывая их с развитием искусства. Первая была им отнесена к пери-
оду античности, где искусство не столько стремилось к познанию мира, сколько к его описанию. Вто-
рая эпоха была связана с сосредоточением творцов на своих субъективных эмоциях и переживаниях в 
связи с теми или иными внешними событиями и обстоятельствами (фактически эта была современная 
ему эпоха). Её он называл лирической или романтической, (особо выделял поэзию Байрона), так как 
лиризм проник и подчинил себе все жанры и сферы художественного существования. Основные 
надежды Веневитинов возлагал на грядущую третью эпоху – драматическую, где объективные пред-
ставления о мире и природе гармонично сочетаются с самосознанием исследователей и творцов. 

Однако, чтобы это время приблизить, а эти процессы активизировать, чрезвычайно важно ре-
шить образовательные и просветительские задачи.  Только в этом случае будет возможно пробудить 
у человека «страсть к познанию». Только в этом случае будет открыта дорога к творчеству. Нежелание 
людей заниматься своим самопознанием и совершенствованием Веневитинов не просто приравнивал 
к невежеству, но считал проявлением безнравственности.  

Заключение. Связывая историю человечества с творчеством, Веневитинова уникален ещё и 
тем, что по предлагаемому им варианту жизненно-творческого пути он прошёл сам. У него много еди-
номышленников, но почти нет последователей.  

Обычно на переломных ценностных водоразделах в развитии социума (а Россия в рассматрива-
емый период находилась именно в таком состоянии) перед каждым человеком прорисовываются три 
дороги. Первая – консервативная: стремление к сохранению уходящего; вторая – революционная: спо-
собствование скорейшему достижению наступающего, задуманного обновления; третья – пассивная: 
готовность смиренно принять свершаемое. Дмитрий Владимирович предложил дополнить их фило-
софским путем, когда человек, понимая неизбежность развития, постигает происходящие процессы, 
что обеспечивает плавный переход от старых воззрений к новым и воплощение их в соответствующие 
действия. Он был уверен, что на этом пути художественными средствами можно решать любые задачи, 



Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество»     № 3 (11), 2025 
 

 
Санкт-Петербургский государственный экономический университет        69 

которые встают перед обществом. Поэзия здесь лидер, так как является особой формой «нравственной 
деятельности» человека, «самым верным термометром жизни человечества» (Н. И. Надеждин).  

Юрий Владимирович Манн отмечал: «Веневитинов проделал путь, который, затем длительное 
время предстояло осваивать русской эстетике. Да, Веневитинов намного опередил своё время. Этот 
двадцатидвухлетний юноша, несомненно, владел силой гениальной мысли… Мы видим, что от Вене-
витинова ведут нити буквально ко всем главным представителям русской философской эстетики» 
[Манн, 1998: 46, 48]. 

Творчество Веневитинова оказало значительное влияние не только на формирование своеоб-
разных особенностей русского романтизма, но и на всю русскую философскую эстетику. 

 
Список источников 

Веневитинов, Д. В. Полное собрание сочинений / Д. В. Ве-
невитинов. М.-Л.: Academia, 1934. 580 с. 

Зеньковский, В. В. История русской философии / В. В. Зень-
ковский. Т. 1. Ч. 1. Л.: Эго, 1991. 222 с. 

Манн, Ю. В. Русская философская эстетика / Ю. В. Манн. 
М.: МАЛП, 1998. 381 с. 

References 
Venevitinov, D. V. (1934) Polnoe sobranie sochineniy [Com-

plete Works]. Moscow-Leningrad: Academia: 580. 
Zenkovsky, V. V. (1991) Istoriya russkoy filosofii [History of 

Russian Philosophy]. Vol. 1. Part 1. Leningrad: Ego: 222. 
Mann, Yu. V. (1998) Russkaya filosofskaya estetika [Russian 

Philosophical Esthetics]. Moscow: MALP; 381.
 

© Мапельман В.М., 2025 
 

Информация об авторе: 
Валентина Михайловна Мапельман – доктор философских наук, профессор, профессор ди-

рекции образовательных программ, Московский городской педагогический университет, 2-й Сельско-
хозяйственный проезд, д. 4, корп. 1, Москва, Россия, 129226. Автор более 250 научных и учебно-ме-
тодических публикаций. Сфера научных интересов: социальная философия, философия и история 
науки, морально-этические проблемы, философские проблемы космоса. 

Вклад автора: разработка концепции, проведение исследования, подготовка и редактирование текста, утверждение 
окончательного варианта. О конфликте интересов, связанном с данной публикацией, не сообщалось. Поступила 15.04.2025; 
принята после рецензирования 25.06.2025; опубликована онлайн 30.07.2025. 
 

Information about the author: 
Valentina M. Mapelman – Doctor of philosophical sciences, professor, professor of the directorate 

of educational programs, Moscow City Pedagogical University, 2-y Selskokhozyaistvenny proezd, 4, bldg. 1, 
Moscow, Russia, 129226. Author of more than 250 scientific and educational-methodical publications. Re-
search interests: social philosophy, philosophy and history of science, moral and ethical problems, philosoph-
ical problems of space. 

Author’s contribution: conceptualisation, research, drafting and editing of the text, approval of the final version. No con-
flicts of interest related to this publication were reported. Received 15.04.2025; adopted after review 25.06.2025; published online 
30.07.2025. 

 


