
Санкт-Петербургский государственный экономический университет 69 

Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество» № 2 (6), 2024 

Научная статья  
УДК101.1:316 
 

ПОИСК ИСТИНЫ В КОММУНИКАТИВНОМ ПРОСТРАНСТВЕ КУЛЬТУРЫ: 
ИНФОРМАЦИОННО-ТЕХНОЛОГИЧЕСКАЯ ПРОБЛЕМАТИЗАЦИЯ 

 
Александр Васильевич Кучин 
Московский педагогический государственный университет, Москва, Россия.   
ORCID 0009-0005-8342-905X, Kuchinalexandr21@gmail.com 
 

Аннотация. Исследование посвящено поиску истины и жизненной правды в пространстве 
современной культуры. В статье проведено сопоставления объективности истины и ее субъективно-
го восприятия в культурном пространстве. Рассмотрена связь между культурным забвением и со-
хранением артефактов культуры в свете объективности истины. Анализируются условия информа-
ционно-технического присутствия в коммуникативном пространстве культуры с целью минимиза-
ции рисков утраты субъектности истины. Проблематизируются современные тенденции цифровиза-
ции и возможности ее применения в коммуникативном пространстве культуры. Рассмотрены риски, 
возникающие в развитии культуры, в процессе цифровизации коммуникационного пространства. 
Для чего автор обращается к субъектной стороне культуры и использует творческое наследие М. 
Хайдеггера, Ж.- П. Сартра, Н. Бердяева как представителей современного экзистенциализма. Фено-
мен цифровизации рассматривается в статье как попытка предельной объективации. В связи с этим 
процесс цифровизации рассматривается как источник риска для дифференциации творческой актив-
ности социального субъекта, с одной стороны, и   происходящей в культуре объективации, с другой.  
Определившись с источником риска, автор стремится установить общие признаки, характерные для 
интерсубъективного творчества как неотъемлемой составляющей межкультурного коммуникацион-
ного пространства. С этой целью проводится краткий сравнительный анализ философских концеп-
ций М. Хайдеггера и русских религиозных философов. В завершении статьи обосновывается, что 
цифровизация может вести не только к утрате субъективного восприятия истины, но и к его сохра-
нению.  

Ключевые слова: цифровизация, классическая теория истины, субъективное восприятие ис-
тины, экзистенциализм, объективация, творчество. 

 
Original article 
 

THE SEARCH FOR TRUTH IN THE COMMUNICATIVE SPACE OF CULTURE: 
INFORMATION AND TECHNICAL PROBLEMATIZATION 

 
Alexander V. Kuchin 
Moscow Pedagogical State University, Moscow, Russia 
ORCID 0009-0005-8342-905X, Kuchinalexandr21@gmail.com 
 

Abstract. The research is devoted to the search for truth and vital truth in the space of modern cul-
ture. The article compares the objectivity of truth and its subjective perception in the cultural space. The 
connection between cultural oblivion and the preservation of cultural artifacts in the light of the objectivity 
of truth is considered. The conditions of information technology presence in the communicative space of 
culture are analyzed in order to minimize the risks of loss of subjectivity of truth. The modern trends of 
digitalization and the possibilities of its application in the communicative space of culture are problema-
tized. The risks arising in the development of culture and in the process of digitalization of the communica-
tion space are considered. For this purpose, the author turns to the subjective side of culture and uses the 
creative heritage of M. Heidegger, J.- P. Sartre, N. Berdyaev as representatives of modern existentialism. 
The phenomenon of digitalization is considered in the article as an attempt at extreme objectification. In 
this regard, the process of digitalization is considered as a source of risk for differentiating the creative ac-
tivity of a social subject, on the one hand, and the objectification taking place in culture, on the other. Hav-
ing identified the source of risk, the author seeks to establish common features characteristic of intersubjec-
tive creativity as an integral component of the intercultural communication space. For this purpose, a brief 
comparative analysis of the philosophical concepts of M. Heidegger and Russian religious philosophers is 
carried out. At the end of the article, it is substantiated that digitalization can lead not only to the loss of 
subjective perception of truth, but also to its preservation.  



Санкт-Петербургский государственный экономический университет 70 

Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество» № 2 (6), 2024 

Keywords: digitalization, classical theory of truth, subjective perception of truth, existentialism, ob-
jectification, creativity. 

 
Введение. Динамика культуры по мере развития социальной практики усложняется. На со-

временном этапе научно-технического прогресса, реализуемого в форме цифровизации, особую ак-
туальность приобретает исследование коммуникативного пространства культуры, рассматриваемо-
го как система осмысленной творческой деятельности людей. Учитывая, что коммуникация предна-
значена для взаимного понимания ее участников, необходимо подвергнуть специальному анализу 
проблему различного восприятия истины социальными субъектами в условиях наращивания совре-
менных технологий. Постановка проблемы обретения истины в коммуникативном процессе опира-
ется на классическую теорию истины, традиционно называемую корреспондентской, в соответствии 
с которой истина трактуется как адекватное отражение познающим субъектом объективной реаль-
ности. 

Культура направлена как на создание, сохранение материальных и нематериальных ценно-
стей, созданных человеком для выражения своих идей, так и на передачу их другим людям. Созда-
ние, сохранение и передача артефактов культуры находится внутри коммуникативного простран-
ства. Тем самым содержание культуры нуждается в объективном отражении в сознании социально-
го субъекта, включая результаты творческой деятельности по ее созданию и особенности текущей 
коммуникации по освоению этих результатов. Требование объективного отражения пространства 
культуры удовлетворяется посредством экспериментов, логического анализа и социальной практи-
ки в целом, выступающей высшим критерием истины. Степень объективности данного отражения 
влияет на состояние пространства культуры и качество коммуницирования в нем. Техническое раз-
витие систем и инструментария в функционировании культуры непосредственно влияют на ее ком-
муникативное пространство, тем самым усугубляя проблему истины в современную эпоху. 

Обзор литературы. Раскрывая концептуально преемственную связь между классической 
теорией познания и современным уровнем технологией, имеет смысл обратиться к творческому 
наследию М. К. Мамардашвили, который, анализируя учение Гегеля, писал: «характер предмета как 
«тотальности», как «органического целого» определяет, по Гегелю, характер его движения в позна-
нии. Формой движения «тотальности» в познании является восхождение от абстрактного к конкрет-
ному» [Мамардашвили, 1968: 81]. Из данного утверждения философ делает вывод о том, что «нет 
ничего тотальнее знака». Цифра есть знак. Иными словами, цифровизация предоставляет предель-
ную объективацию определенного содержания. 

Цифровой знак предназначен предельно точно отражать истину в плане соответствия отра-
жаемому артефакту культуры, что определяется экспертом, условно говоря культурологом. Отдель-
ный цифровой знак включается в целостную систему цифровых технологий. Важным требованием, 
предъявляемым к искусственной реальности, конструируемой социальным субъектом, является то, 
чтобы объект любой сложности, будучи включенным в еще более сложную систему, не только был 
управляемым, но и сохранял области «слабой предсказуемости», способствующие увеличению эф-
фективности системы. Цифровизация в принципе позволяет точно установить и конкретно обозна-
чить объективность истины, а системность технологии способствует эффективному ее применению 
и в творческих интенциях, и в сложных, прежде всего, массовых коммуникативных пространствах. 
Следует отметить, что артефакт культуры, получивший техническое решение, становится культур-
ным фактом, где цифровое «схватывание» играет роль предельной объективации такого факта, а 
системность технологии, выполняет и защитную функцию для объективации истины. 

Однако поскольку культура, по меткому замечанию А. Бенуа, является спецификой исклю-
чительно человеческой деятельности и характеризует человека как вид, ибо нет человека до культу-
ры [Бенуа, 2002: 17], невозможно ограничить коммуникативное пространство культуры только объ-
ективной проблематизацией. Межсубъектное коммуницирование является не менее важным ее ас-
пектом. Вместе с тем технические решения, устанавливающие и оперирующие объективацией исти-
ны, неприменимы к конкретному человеку. Подобное познается подобным, по известной формуле 
Эмпедокла, поэтому понять человека может только человек. Христианство исповедует, что вочело-
вечившийся Бог обращён к каждому человеку и Сам, будучи Истиной, способен привести каждого 
человека к подлинной истине, в единстве ее объективного содержания и не искаженного субъектив-
ного восприятия.  

Проблема применимости технического решения в его объективно истинном содержании к 
отдельному человеку обостряет вопрос о субъективном восприятии истины.  В философском про-
странстве XX века данный вопрос интересно может быть рассмотрен в концепции экзистенциализ-
ма, абсолютизирующего внутреннюю свободу человека. Сёрен Кьеркьегор, заложивший в XIX веке 
основания экзистенциальной диалектики, утверждал, что истину о человеке можно уловить в опре-



Санкт-Петербургский государственный экономический университет 71 

Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество» № 2 (6), 2024 

делённых ситуациях, но при этом так и не понять его [Кьеркьегор, 2010: 78]. По мнению Мартина 
Хайдеггера, гуссерлианское «чистое Я» является интенцией к субъективному восприятию истины. 
Однако, ключом к человеку становится «Ничто». В статье «Что такое метафизика» М. Хайдеггер 
пишет: «исследованию подлежит только сущее и более – ничто; одно сущее и кроме него – ничто; 
единственное сущее и сверх того – Ничто» [Хайдеггер, 2013: 27].  Указав на это «Ничто», философ 
отмечает способность «Ничто» говорить сущему «нет». Все сущее, «Das Man», как «другие» и объ-
ективное «Gestell» не умеют говорить «нет». Любое рассудочное принадлежит сущему, поэтому че-
ловек не постигается рассудком. Будущее, даруя основание человеку, и тем самым делая человека 
отличным от всего сущего, имеющего основание в прошлом, обнаруживает человека как проект, 
заброшенный из будущего. Человека проектом из будущего видел и Ж.- П. Сартр [Сартр, 2004: 98].  

Таким образом, субъективное восприятие истины, находясь внутри коммуникативного про-
странства культуры, через человека определяет истинность в отношении всех сфер культуры. 
Наиболее ярко это проявляется в отношении художественной культуры и искусства в целом, по-
скольку в межсубъектном коммуницировании истинность культуры противопоставляет себя «Das 
Man» в отсутствии объективных отличий, субъективно. «Das Man» «убегает» от субъективного вос-
приятия истины и удаляется от культуры как таковой. Отсюда возникает необходимость сделать 
акцент на самой субъектности истины. В отличии от объективности истины субъективное ее вос-
приятие отрицает собственный объективный потенциал для достижения полноты Истины. Более 
того, христианская философия Н. А. Бердяева, В. С. Соловьева, указывает, что подлинная истина, 
достигается только через двойное самоотрицание: себя к объективному и себя к себе, достигая вер-
шины в приобщении к истине в форме самоотречения.  

В мире как объективной, так и субъектной реальности субъективное воплощение истины ма-
нифестирует себя как отвечающее на вопрос: Кто, а не Что. Это не противоречит и Евангельскому 
пониманию Христа как Истины. Противоположностью субъективному восприятию и воплощению 
истины выступает самоутверждение. То, которое М. Хайдеггер называл «неаутентичным экзистиро-
ванием». Субъектное бытие истины, имея особую область в коммуникативном пространстве куль-
туры, и в первую очередь, по терминологии Хайдеггера, принадлежа сфере «Das Mitsein», «Бытия- 
с; со- Бытия», через людей отражается и на объектах культуры, по-другому говоря, на ее 
«объектных носителях».  

Результаты исследования. Объективный носитель артефактов культуры, подвергаясь влия-
нию со стороны субъективного бытия истины, помимо выполнения собственно утилитарной функ-
ции, из простого «носителя», становится самодостаточным культурным объектом. Так, например, 
известны книги, чей переплет представлял даже большую художественную ценность, чем сам текст. 
Такое восприятие объекты культуры способны сохранять многие века, провоцируя у вступающего 
посредством них в культурную коммуникацию социального субъекта экзистенциальные пережива-
ния. Однако само по себе верное техническое решение не побуждает реципиента к формированию 
субъективного восприятия объективности истины.  

Обращаясь к техническому решению в установлении и применении объективности истины, 
приходится пересматривать классическую теорию истины и ставить вместо вопроса: «что есть?» 
вопрос: «что нам нужно?». За возможность фактуализировать любой артефакт культуры мы платим 
«запиранием» его в настоящем. М. Хайдеггер назвал бы это бегством из Бытия в сущее. Н. А. Бер-
дяев отнесся бы к этому как к предельной объективации. Даже если от эксперта-культуролога и 
программиста, которые обозначили определенный артефакт культуры и оцифровали его, потребует-
ся самоотречение, о котором писал В. С. Соловьев, маловероятно, что исполнители, ставя вопрос 
«что нам нужно», поймут и оцифруют субъектность истины, хотя бы потому, что ее нельзя ни по-
нять, ни отразить объективно. Еще менее вероятно, что при оцифровке все реплики субъективного 
восприятия истины будут отражены, поскольку в этом случае произойдет объективация уже объек-
тивированного.  

Иными словами, эксперт-культуролог в момент, когда предельно отграничивает артефакт 
культуры, подлежащий техническому решению, уже объективирует, «запирает» его. В результате 
«запираемый» в технизированную форму артефакт культуры лишается будущего, к которому он 
обращен через субъективное бытие истины, и в этом смысле он лишается жизни в культурном про-
странстве. Субъектность истины, испытывая риск своего сокрытия, до конца не покидает культур-
ный артефакт, особенно если культуролог и программист стремятся к субъективному воплощению 
истины.  Ведь артефакт культуры открыт и доступен всем людям, способным уловить через него 
субъективное бытие истины, и в первую очередь открыт к тем, кто направляет на него осмыслен-
ную творческую энергию. То есть на любом этапе взаимодействия людей с данным артефактом 
«Das Mitsein» может отражаться на нем.  



Санкт-Петербургский государственный экономический университет 72 

Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество» № 2 (6), 2024 

В социально-коммуникативном пространстве существует критическая реакция на все эти 
процессы вплоть до технофобии, выражаемой, например, в желании смотреть кино на пленочных 
носителях вместо цифровых.  Связано это с тем, что жажда в субъективном воплощении истины 
восполняется увеличением технических носителей артефактов культуры, малоспособных эту жажду 
удовлетворить.  В свою очередь это порождает проблематизацию современных метаобъектов куль-
туры, ведь цифровое пространство, как метаобъект культуры, по указанным выше причинам, труд-
но назвать пространством субъективного бытия истины, по сравнению с такими традиционными 
метаобъектами, как музей или театр. Вместе с тем все технические феномены появились внутри 
культуры, а культура как таковая, постоянно проникает в техническую реальность.  

Отказ от цифровизации и той технологической системы, в контексте которой она осуществ-
ляется, означал бы возврат к техническим решениям в соответствии с формальной логикой и меха-
нистическим детерминизмом, который признает одностороннюю обусловленность, когда из причи-
ны А следует Б, но не наоборот. Подобная однозначная детерминация посредством отрицания слу-
чайности ограничивает познание и творческую интенцию на культурный объект. Все это затрудняет 
достижение объективности истины, и в информационно-технических решениях происходит отказ от 
возможности экзистенциального переживания, которое могут провоцировать культурные объекты, 
поскольку объективно происходит утрата самого артефакта культуры.  

Обратно этому цифровизация при всей изложенной выше критике, максимально объективи-
руя, «высвечивает» культурный объект, закрывая, казалось бы, каналы субъективного бытия исти-
ны, одновременно вызывает жажду в ее субъективном воплощении. Примером этого может высту-
пать использование в процессе обучения презентация, которая провоцирует жажду субъективного 
воплощения истины, а педагог дает исчерпывающий ответ. Таким образом, отказ от цифрового 
«схватывания» артефакта культуры ведет к его утрате и снижению возможности его объективного 
познания, а принятие вызывает риски потери субъективного воплощения истины и как следствие 
забвения культуры.  

Проблематизация необходимости развития информационно-технических решений примени-
тельно к коммуникативному пространству и объектам культуры, при рисках экзистенциальной 
угрозы культуре, создаваемых таким развитием, разрешима, но только в случае понимания техники, 
как области, названной М. Хайдеггером «Gestell», (как производное от Stelle - ‘ставить’), как некий 
«Постав». «Gestell» - трансцендентальная «изнанка Нечто»» (у К. Митчема «трансцендентальная 
предпосылка» [Митчем, 1995: 129]), бросающая «Нечто» «волевой вызов», в определенном смысле 
втягивающее его в себя. Будучи трансцендентальной «изнанкой» «Нечто», «Gestell», противопо-
ставляя себя «Ничто», полагает мир в объективации. «Gestell» есть потаенное, оно сокрыто, как и 
«Ничто», но в отличии от «Ничто» потаенное не переживается, а добывается. Определенно, 
«Gestell» можно сравнить с «Четвертым царством» Ф. Дэссауэра как источника техники [Дессауэер, 
2017: 83- 85]. Но лишь как то, что при помощи техники волевым способом, предельно открывает 
сущее. 

Добыча потаенного осуществляется через истину в ее хайдеггеровском понимании как рас-
крытие этого потаенного.  Возможность достижения истины дается человеку через «Ничто», вводя 
его «в круг непотаенного». Уже сама непотаенность становится «потаенным для потаенного». Од-
нако, проводить такое сопоставление, опираясь исключительно на идеи Хайдеггера, будет несколь-
ко односторонне, поскольку, по Хайдеггеру, лишь человек способен на субъективное соприкоснове-
ние с Бытием, но человек видит при этом только своё бытие. Так, понимая технику как «Gestell», 
мы всё равно остаемся перед проблемой познания истины в ее субъективном воплощении. Ведь че-
рез экзистенциальное познание лишь собственного бытия человеку дается соприкосновение с быти-
ем, которое дано человеку как «бытие к смерти». Иными словами, философия, предложенная М. 
Хайдеггером, дает возможность развертывания культуры, но одновременно и манифестирует ее за-
кат.  

Уместным будет провести сопоставление философии М. Хайдеггера и Н. А. Бердяева, ставя 
акцент на творчестве как на неотделимом и антиэнтропийном элементе культуры. Бердяев, как и 
Хайдеггер, ссылается на учение Э. Гуссерля об интенции, однако рассматривает направление ин-
тенции не от сущего к Бытию, как у Хайдеггера, а наоборот. Так, философия Н. А. Бердяева, в отли-
чии от философии М. Хайдеггера, религиозна, поэтому, Бердяев рассматривает соотношение бытия 
и сущего в религиозном контексте. Бог понимается Бердяевым как свободный Творец, а человек как 
образ и подобие Бога, который мыслится Бердяевым, также как творец. Что особенно важно, в отли-
чиt от негативной свободы Хайдеггера, где субъект автономен от сущего и говорит, в силу своей 
свободы, сущему «Нет», свободу Бердяева допустимо отнести к позитивной концепции свободы, 
«свободы во имя чего», внутри которой только и возможно свободное творчество.  



Санкт-Петербургский государственный экономический университет 73 

Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество» № 2 (6), 2024 

Поскольку человек, по Бердяеву, это образ и подобие Бога, то Сам Господь как Первообраз 
осмысливается как Творец, однако даже для Бога условием Его творчества Бердяев полагает абсо-
лютную свободу. И если Бога возможно познать, то божественная свобода заведомо непознаваема. 
Она и образует саму божественность. Данная концепция заимствована Бердяевым, вероятно, у Мей-
стера Экхарта, который ещё в XIV веке предположил, что свобода лежит в основании божественно-
сти [Экхарт, 1991: 148]. Конечно, в отличие от Мейстера Экхарта, Бердяев не впадал в церковную 
ересь и не утверждал, что божественная свобода есть четвертая ипостась Бога. Однако Бердяев, как 
и Мейстер Экхарт, убежден, что Бог ограничен свободой как Вседержитель. Бог не может быть не 
свободным. Поэтому, будучи абсолютно свободным, Бог есть абсолютный Творец. Все, что сотво-
рено, сотворено Богом. Само бытие, может быть только предикатом единичного творения, как и бы-
тие, например, технического механизма.  

Выводы. Истина не познается через бытие, но человек посредством собственного творчества 
познает собственную свободу, а уже через нее творчество Сущего. Свобода является условием су-
ществование истины. Поэтому познание истины всегда субъектно, однако абсолютную истину, ко-
торая есть «Истина Сущего», познать нельзя, можно только знать о ней, что это божественная сво-
бода. Посредством свободы истина понимается через трансцендирование от объективного. Объек-
тивация – это всегда возникновение причинно-следственных связей, которые образуют общие кате-
гории, в которых нет свободы [Бердяев, 2021 :157- 162].  Поэтому, по Бердяеву, комично называть 
даже созерцание платоновских идей творчеством, ибо это всего лишь воспроизводство объективно 
существующего. Выход из объективации возможен, полагает Н. А. Бердяев, только путем разруше-
ния причинно-следственных связей. Самоотречённое, жертвенное, творческое служение Богу и 
ближнему выводит человека из объективации и одухотворяет саму природу.  Возможность бытия 
истины в сфере техники, по Бердяеву, двояко, с одной стороны, приветствуется техническая творче-
ская мысль, а с другой, технический продукт всегда объективирует инженерную мысль.  

Затрагивая проблему объективации в аксиологическом поле, необходимо обратиться к фило-
софии С. Л. Франка, в учении которого раскрывается отчужденность объективного мира и анализи-
руется реальность субъективного мира, включающего в себя и логику, и математику, и эстетику, т. 
е. вообще всё умозрительное и переживаемое человеком. Отчасти С. Л. Франк обращается к кантов-
ской рефлексии субъективного и объективного [Франк, 1956: 273- 279]. При этом Франк полагает, 
что в ходе кантовской «редукции к априорному» человек принципиально не способен отстраниться 
от всего субъективного. Признавая существование априорного, Франк называет его идеальным и 
рассматривает как следствие «неизменяемого я», которое, лишь гносеологически проявляет себя 
через априорное суждение, а онтологически само охватывает пространство и время. Над «реальным 
я» находится Бог, Который и есть подлинная реальность. В результате грехопадения человека про-
исходит объективация реальности. По Франку, объективированным может стать все, что принадле-
жит субъекту: эстетика, чувство прекрасного, этика и т.п.  Именно поэтому человеку вменено в обя-
занность через субъективный мир привести мир объективный к субъективному и в этом смысле к 
подлинному существованию. Такой подход С. Л. Франк назвал «живое знание». Самоотверженное 
служение человека способно интегрировать объективный мир в мир субъективный благодаря само-
отверженному служению Бога, создавшего реальность в ее действительности и возможности. По-
этому критерием истины становится самоотверженное служение во имя ее.  

С. Л. Франк так же, как Н. А.  Бердяев и В. С. Соловьёв, видит грех причиной объективации. 
Грех, пронизывающий мир со времен грехопадения, пронизывает его смертью. Человеку смерть 
«вручена» как инструмент защиты от греха, а тем самым и от смерти. Посредством субъективного 
воплощения истины человек вкладывает в художественную культуру жизнь, а в технику вкладыва-
ется одновременно и жизнь, и смерть. На основе анализа позиции русских религиозных философов 
допустимо сделать вывод, что техника взывает к культуре технического творчества как антиэнтро-
пийной защите субъективного бытия истины.  Именно данный вывод делает возможным объедине-
ние позиций М. Хайдеггера и русской религиозной философии в лице В. С. Соловьёва, Н. А. Бердя-
ева и С. Л. Франка.  

Эмпирически такая культура технического творчества может быть представлена как защита 
культурных ценностей при помощи технических решений. Ярким примером этому служит техниче-
ское решение, направленное на сохранение иконы «Троица» Андрея Рублева. В таком контексте со-
временные технологии служит защитой субъективного бытия истины от объективации, и не направ-
лены на ее забвение. Цифровизация же при данном подходе не только предельно объективирует, 
«запирает» субъектность истины, но храня и анализируя большие массивы данных благодаря 
«высвечиванию» предельной объективации, способна воссоздавать полностью утраченные культур-
ные объекты. В качестве примера можно привести декор недавно восстановленного павильона 
«Азербайджан» на ВДНХ. Был воссоздан фрагмент, полностью утраченного искусства шебеке 



Санкт-Петербургский государственный экономический университет 74 

Электронный научный журнал «Язык. Коммуникация. Общество» № 2 (6), 2024 

(восточный тип витража). Воссоздание произошло при помощи цифровых технологий. Однако надо 
помнить, что цифровизация, храня и анализируя большой массив данных, способна выдавать объек-
тивно-истинные решения, в том числе и об утраченных артефактах культуры, одновременно требуя 
отражения субъектности истины на всех этапах взаимодействия с этим артефактом, чтобы он 
«ожил» в прежнем состоянии, а не был восстановлен как простая копия, пустая реплика. Именно 
при этом условии культура обретает возможность многосторонней коммуникации не только в про-
странстве, но и во времени.  

Список источников 

Бенуа, А. Н.  История живописи всех времен и народов / 
А. Н. Бенуа. Санкт-Петербург: Нева, 2002-2004. Т.1. 
544 с.   

 Бердяев, Н. А. Творчество и объективация / Н. А. Бердя-
ев. Москва: Амрита- Русь, 2021. 300 с. 

 Дессауэр, Ф. Спор о технике / пер. с нем. А. Ю. Нестеро-
ва / Ф. Дессауэр. Самара: Издательство Самарской 
гуманитарной академии, 2017. 266 с. 

Кьеркегор, С. Страх и трепет / Пер. с дат. / Сёрен Кьер-
кегорю Изд. 2-е, доп. и испр. Москва: Культурная 
революция, 2010. 488 с.  

Мамардашвили, М. Формы и содержание мышления (К 
критике гегелевского учения о формах познания) / М. 
Мамардашвили. Москва: высшая школа, 1968. 191 с. 

Митчем, К. Что такое философия техники? / М. Митчем. 
Москва: Аспект-пресс, 1995. 150 с. 

Соловьев, В. Сочинения / В. Соловьев. Москва: Правда, 
1989. Т. 2. 736 с. 

Сартр, Ж.-П. Бытие и ничто: опыт феноменологической 
онтологии [пер. с фр., предисл. В. И. Колядко] / Ж.-
П. Сартр. Москва: Республика, 2004. 639 с. 

 Франк, С. Л. Реальность и человек / С. Л. Франк. Париж; 
YMCA-PRESS. 1956. 416 с. 

Хайдеггер, М. Что такое метафизика? / Пер. с нем. В.В. 
Бибихина / М. Хайдеггeр. 2-е изд. Москва: Академи-
ческий Проект, 2013. 288 с. 

Экхарт, М. Духовные проповеди и рассуждения. Реприн-
тное издание / М. Экхарт. Москва, 1912; Москва, 
1991. 192 с. 

References 

Benua, A. N.  (2002 – 2004) Istoriya zhivopisi vsekh vremen i 
narodov [The history of painting of all times and peo-
ples]. Saint Petersburg, Izdatel'skiy dom Neva, 1: 544.   

Berdyayev, N. A. (2021) Tvorchestvo i ob"yektivatsiya 
[Creativity and objectification]. Moscow, Amrita- Rus': 
300. 

Dessauer, F. (2017) Spor o tekhnike [The dispute over tech-
nology] / transl. A. Yu. Nesterov. Samara: Izdatel'stvo 
Samarskoy gumanitarnoy akademii: 266. 

Ekkhart, M. (1991) Dukhovn·yye propovedi i rassuzhdeniya. 
Reprintnoye izdaniye [Spiritual sermons and discourses: 
Reprint]. Moscow, 1912; Moscow: 192. 

Frank, S. L. (1956) Real'nost' i chelovek [Reality and man]. 
Paris, YMCA-PRESS: 416 . 

Khaydegger, M. (2013) Chto takoye metafizika? [What is 
metaphysics?] / Transl. V.V. Bibikhina. 2-e izd. Moscow, 
Akademicheskiy Proyekt: 288. 

K'yerkegor, S. (2010). Strakh i trepet [Fear and awe] / Transl. 
Izd. 2-e, dop. i ispr. Moscow Kul'turnaya revolyutsiya: 
488 s.  

Mamardashvili, M. (1968) Formy i soderzhaniye myshleniya 
(K kritike gegelevskogo ucheniya o formakh poznaniya) 
[Forms and content of thinking (To the critique of He-
gel's doctrine of the forms of cognition)]. Moscow, 
Vysshaya shkola:191 . 

Mitchem, K. (1995) Chto takoye filosofiya tekhniki? [What is 
the philosophy of technology?] Moscow, Aspekt-press: 
150. 

Solov'yev, V. (1989) Sochineniya [Essays]. Moscow, Pravda, 
2: 736. 

Sartr Zh.-P. (2004) Bytiye i nichto: opyt fenomenologicheskoy 
ontologii [Being and Nothingness: the Experience of 
Phenomenological Ontology] / Transl. V. I. Kolyadko]. 
Moscow, Respublika: 639. 

© Кучин А.В., 2024 
 
Информация об авторе: 
 
Александр Васильевич Кучин – аспирант Московского педагогического государственного 

университета, ул. Малая Приговская, д. 1, Москва, Россия, 119991. 
 
Вклад автора: разработка концепции, проведение исследования, подготовка и редактирование текста, 

утверждение окончательного варианта. 
О конфликте интересов, связанном с данной публикацией, не сообщалось. 
Поступила 28.03.2024; принята после рецензирования 24.04.2024; опубликована онлайн 15.05.2024. 

 
Information about the author: 
 
Alexander V. Kuchin – postgraduate student of Moscow Pedagogical State University, Malaya 

Prigovskaya St., 1, Moscow, Russia, 119991. 
 
Author’s contribution: conceptualisation, research, drafting and editing of the text, approval of the final version. 
No conflicts of interest related to this publication were reported. 
Received 28.03.2024; adopted after review 24.04.2024; published online 15.05.2024. 


